
 

The Fourth Sunday of Zemene Asterio (The Season of Mani-

festation  (Theophany)  

Liturgical Readings:  

1 Cor. 2: 1—end; 1John 5: 1 - 6;  Acts 5: 34 –end 

Ps. 5: 2—3 

John 9: 1—end  

The Anaphora of Our Lord 

„Herr, ich glaube“ (Johannes 9,38) 

Geliebte in Christus, das Evangelium nach Johannes, Kapitel neun, offenbart uns nicht nur ein Wunder der 

Wiederherstellung des Augenlichts, sondern die Offenbarung des Glaubens, der durch Leiden, Gehorsam 

und die Begegnung mit Gott geboren wird. Der Ruf des ehemals Blinden — „Herr, ich glaube“ — erklingt 

nicht im Moment der körperlichen Heilung, sondern dann, wenn sein Herz erleuchtet wird. Dieses 

Bekenntnis steht im Zentrum der Verkündigung der Kirche, denn wahres Sehen bedeutet nicht bloß Licht zu 

erkennen, sondern das Licht der Welt zu erkennen. 

Der Mann ist von Geburt an blind, nicht durch Zufall oder Strafe, sondern damit „die Werke Gottes an ihm 

offenbar würden“. Schon zu Beginn der Heiligen Schrift offenbart sich Gott als der, der Ordnung aus Chaos 

und Licht aus der Finsternis hervorbringt. So wie die Schöpfung auf ihre Erleuchtung wartete, sitzt auch 

dieser Mann in Dunkelheit, bis das Wort spricht. In der äthiopisch-orthodoxen Theologie symbolisiert 

Blindheit nicht nur physische Gebrechen, sondern den gefallenen Zustand der Menschheit, die auf ihre 

Wiederherstellung wartet. Wie der Psalmist ruft: „Höre auf meine Worte, Herr… am Morgen lege ich meine 

Bitte vor dich und harre aus“ (Psalm 5,2–3). Der Blinde harrt aus, obwohl er noch nicht weiß, auf wen er 

wartet. 

Das Handeln des Herrn ist zutiefst sakramental: Er salbt die Augen mit Lehm und befiehlt, sich im Teich von 

Siloah zu waschen. Dies erinnert an das Geheimnis der Schöpfung, als Gott den Menschen aus Staub 

formte, und kündigt die Kirche die Sakramente von Taufe und Heilung an — Gehorsam geht dem 

Verständnis voraus. Der Mann geht, wäscht sich und kommt sehend zurück. Doch das größere Wunder 

beginnt erst jetzt. Das Sehen bringt ihm nicht Trost, sondern Konflikt. Diejenigen, die behaupten zu sehen 

— die Pharisäer — erweisen sich als blind, während der ehemals Blinde nun auf dem Weg des Glaubens 

standhaft voranschreitet. 

Hier klingt die apostolische Lehre wider: „Meine Rede und Predigt bestand nicht in menschlicher Weisheit, 
sondern in der Darstellung des Geistes und der Kraft“ (1 Korinther 2,1–Ende). Der geheilte Mann ist kein 
Gelehrter; seine Theologie ist einfach und furchtlos: „Eins weiß ich: Ich war blind, jetzt sehe ich.“ Dies ist 
die Kraft des gelebten Zeugnisses, eine Wahrheit, die die äthiopische Kirche bewahrt hat  — der Glaube wird nicht nur in  

www.ethiopianorthodox.org 

የኢትዮጵያ  ኦርቶዶክስ ተዋሕዶ ቤተ ክርስቲያን ሃይማኖትና ሥርዓት  

The Ethiopian Orthodox Tewahedo Church Faith and Order  



Worten, sondern im Zeugnis des Lebens bekannt. Wie Johannes später schreibt: „Dies ist der Sieg, der die 

Welt überwindet — unser Glaube“ (1 Johannes 5,1–6). 

Die Befragung spitzt sich zu. Religiöse Autorität widersteht der göttlichen Wahrheit, wenn diese etablierte 

Sicherheiten bedroht. Doch selbst im Rat erhebt Gott Stimmen der Besinnung, wie zu den Zeiten der 

Apostel, als Gamaliel mahnte: „Wenn dieses Werk von Menschen ist, wird es scheitern; wenn es aber von 

Gott ist, werdet ihr es nicht verhindern können“ (Apostelgeschichte 5,34–Ende). So auch hier: Das Werk 

Christi kann durch Unglaube nicht zunichtegemacht werden. Der Mann wird ausgestoßen, doch indem er 

von der Synagoge abgelehnt wird, wird er vom Menschensohn aufgenommen. 

Dieser Moment markiert die Wende des Evangeliums. Jesus sucht den Mann — ein tiefes Bild der 

göttlichen Barmherzigkeit. Glaube ist nicht allein das Werk menschlicher Suche; es ist Gott, der den 

Gläubigen sucht. Als Christus fragt: „Glaubst du an den Menschensohn?“, antwortet der Mann demütig: 

„Wer ist er, Herr, dass ich an ihn glauben soll?“ Offenbarung folgt Beziehung: „Du hast ihn gesehen, und er 

spricht mit dir.“ Dann erklingt das Bekenntnis, das das Evangelium krönt: „Herr, ich glaube.“ Und er fällt 

nieder und betet ihn an. 

Dieses Bekenntnis hallt durch die ganze Heilsgeschichte wider. Als der Tempel zerstört wurde, sprach 

Christus von einer höheren Wirklichkeit: „Zerstört diesen Tempel, und in drei Tagen will ich ihn 

auferwecken“ (Johannes 2,19–22). Der wahre Tempel ist sein Leib, und die Gläubigen werden lebendige 

Steine in ihm. Der ehemals Blinde, einst ausgeschlossen, steht nun im lebendigen Tempel, sehend nicht 

nur mit den Augen, sondern mit dem Glauben. 

Aus der Sicht der äthiopisch-orthodoxen Theologie lehrt uns dieses Evangelium, dass Glaube durch 

Gehorsam, Standhaftigkeit und furchtlose Verkündigung wächst. Der Mann versteht Christus nicht von 

Anfang an vollständig, doch er gehorcht Seinem Wort. Er wird befragt, verspottet und ausgestoßen, doch 

er leugnet nicht, was Gott getan hat. Sein Weg spiegelt den der Kirche selbst wider — oft verworfen, aber 

stets sehend; oft verfolgt, aber nie blind. 

Geliebte, dieses Evangelium stellt uns eine unumgängliche Frage: Sehen wir wirklich, oder behaupten wir 

nur zu sehen? Christus spricht: „Ich bin in diese Welt gekommen zum Gericht, damit die Blinden sehen 

und die Sehenden blind werden.“ Wahres Sehen erfordert Demut. Es erfordert den Mut zu sagen, wie der 

geheilte Mann und wie die Kirche aller Zeiten: „Herr, ich glaube.“ 

Möge unser Gebet wie Rauch des Weihrauchs jeden Morgen aufsteigen, wie der Psalmist lehrt, und möge 
unser Glaube nicht auf menschlicher Weisheit, sondern auf der Kraft Gottes ruhen. Mögen wir, einst blind 
im Herzen oder Geist, durch Christus erleuchtet werden, Licht vom Licht, und ihn nicht nur mit Lippen, 
sondern mit unserem ganzen Leben bekennen. Und nachdem wir ihn gesehen haben, mögen wir ihn 
anbeten — zur Ehre Gottes, des Vaters, durch den Sohn, im Heiligen Geist. Amen. 

. Et ayant vu, que nous L’adorions — à la gloire de Dieu le Père, par le Fils, dans l’Esprit Saint. Amen. 

www.ethiopianorthodox.org 


